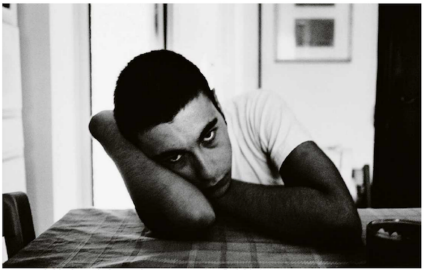
Libération Mardi 7 Juin 2016



# DÉES/

# Philosophie grand écran



Entre nos coups d'œil, il y a des points d'exclamation ou de suspension... Massimo, à Anguillara (Italie) août 2009. PHOTO LORENZO CASTORE AGENCE VU

## La troisième paupière

Que signifient les battements de cils? On ne cilgne pas seulement des yeux pour humldifier l'iris mais aussi pour scander la vision, comme un monteur de cinéma cadence un flux d'images

demandé combien de temps je pourrais tenir sans cligner des yeux. C'était comme un défi, une gageure entre moi et moi. Il m'arrivait également de me livrer, comme vous sans doute, à une compétition avec celui ou celle qui se trouvait face à mois c'était à qui réussirait à ne pas battre des cils avant l'adversaire. Ce jeu, c'était au fond l'équivalent, dans l'élément du visible, du concours consistant à retenir son souffle le plus longtemps possible. Par exemple en restant sous l'eau, sans respirer, une minute, deux, trois... qui émergera le premier? Il est ten-

tant de penser que le rapide mouvement descendant et as cendant de la paupière, tel un store baissé et aussitôt relevé, est la respiration de la vue, son souffle rythmé. Un souffle qui parfois s'agite et s'accélère: quand on est ému, par exemple, ou gêné, ou encore quand on voudrait être particulièrement attentif à l'autre sans pour autant parvenir à se concentrer sur ce qu'il dit. Il arrive alors que le battement s'emballe. que l'on cille à répétition, comme si l'on cherchait à dire sans mots et par cette simple scansion palpébrale: «Oui, oui, absolument, tout à fait, j'entends bien ce que vous dites..

Il y a quelques années, en travaillant à une théorie générale de la ponctuation (A coups de points, Minuit, 2013), j'ai découvert le merveilleux livre de Walter Murch, qui fut le monteur et le misœur de Francis Ford

PETER SZENDY



hilosophe

Coppola; j'ai lu les réflexions sur le montage qu'il a publiées sous ce beau titre: En un clin d'aril (éd. Capricci, 2011), sans savoir que m'y attendait une version à peine différente de mon jeu d'enfance: «il existe une expression parlante utilisée par les cow-boys lors de leurs face à face meurtriers (et passée désormais dans le jargon de la diplomatie): "il a cille".> Qu'est-ce donc, me disais-je, qui intéresse le monteur dans ces yeux qui cillent? C'est, d'abord, toute une phénoméne logie du battement palpébral, de sa fréquence : nous ne clignons pas des yeux simplement pour «humidifier la surface de l'œil», mais les cillements s'échelonnent selon une gamme qui va de la fureur evous avez certainement tous déjà vu quelqu'un pris d'une telle colère qu'il ne clignait pas du tout des yeux», note Murch)

An-delà de l'esthétique, le cinéma a, depuis sa création, rendu possible des expériences émotives, sensorielles et réflexives inédites, faisant écho aux traditionnelles questions philosophiques telles que l'être, le temps ou la représentation. Pius qu'un septième art, le cinéma serait-il une «autre» philosophie? C'est la question posée par les Rencontres philosophiques de Monaco qui tient son colloque international les 8 et 9 juin. Le philosophe Peter Szendy et les cinéastes, Lue Dardenne et Alain Fleischer discutieront des spécificités du langage cinématographique comme philosophique. Toujours avec l'idée de sortir la discipline de ses carcans académiques, d'autres thèmes tels que la danse, le sport, la musique et l'enfance seront abordés. A l'Issue des deux jours, un prix récompensera un ouvrage de philosophie de l'année 2015. Par d'automations se « » wajdittonousocom

La durée pendant laquelle mes paupières restent collées l'une à l'autre, le temps durant lequel elles «se touchent» en césurant le réel participe également d'un phrasé de la vue, articulant ces cinéphrases que sont chacun de nos regards.

jusqu'au clignotement frénétique pour lequel la médecine a le mot de «cillose». Mais ce relevé des typologies clignotantes n'est qu'un préambule à la vraie question qui occupe Murch à savoir que le visible - com l'audible ou le lisible - doit être ponctué: «Nous clignons des yeux pour séparer», écrit-il, avant d'ajouter qu'eil nous est nécessaire de donner un aspect discontinu à la réalité visuelle, sans quoi la réalité perçue res semblerait à un flux constant et incompréhensible de lettres sons séparation de mots ni ponctuation. » Bref, ce que Murch identifie dans les cillements pon tuants de nos yeux, ce sont les points de montage du réel. Il faut alors le prendre au sérieux -plus qu'il ne le fait lui-même, peut-être-lorsqu'il se dit «con vaincu que des juxtapositions "filmiques" ont lieu dans la réalité, non seulement quand nous rêvons, mais également à l'état de veille. En d'autres termes, il ne s'agit pas tant de savoir si le cinéma mont(r)e le réel tel qu'il est : c'est plutôt notre regard qui, avant même la distinction entre fiction et réalité, est déjà cinématographique Murch insiste : la fréquence de

nos clignements ne saurait être dérivée d'une fonction physiologique – l'humidification de l'oul – et, c'est précisément la raison pour laquelle ces pontuations oculaires variables peuvent constituer un montage du visible. Mais ce qu'il n'envisage pas, c'est que la longueur des cillements que tella sussi d'es cillements que tella sussi changeante: il y a, entre nos coups d'œil, des points, des virgules, des points-virgules, des points d'exclamation ou de suspension. La durée pendant laquelle mes paupières restent collées l'une à l'autre, le temps durant leguel elles se touchent en césurant le réel participe également d'un phrasé de la vue, articulant ces cinéphrase que sont chacun de nos regards. Que les paupières solent vouées au contact et à l'attouchement, c'est ce qui est inscrit dans l'origine latine de leur nom : dans palpebra, on entend la «palpations. Peut-être est-ce en ce sens que l'on peut lire cette belle forile de Jacques Derrida autour de laquelle j'ai beaucoup rôdé dans l'Apocalypse cinéma (Capricci 2012) à savoir-\*Ouand nos yeux se touchent, fait-il jour ou fait-il nuit?» «Des yeux peuvent-ils en venir à se toucher, [...] à se presser comme des levres?» se demande en effet Derrida dans le Toucher (Galilée, 2000). Oui, bien sûr, est-on tenté de répondre : c'est exactement ce qui se passe quand les clans de mes cille ments ponctuent les prises de mon regard. Mes paupières se serrent alors comme on serrerait les lèvres au seuil ou à la fin d'une phrase. Mais ce que le philosophe interroge, c'est autre chose : c'est une ire du regard qui viendrait de l'autre, des yeux de l'autre. «Si deux regards se regardent dans les yeux, peut-on dire qu'alors ils se touchent ? mande-t-il encore. Si on pou vait le dire, littéralement ou par figure, s'il y avait, en effet, du toucher en jeu «quand je croise ton regard», alors il faudrait en déduire que ce qui ponctue pour moi le film du visible, c'est le contact de l'œil de l'autre. On se souviendra qu'il y a. chez bien des espèces animales, reptiles ou oiseaux, une pau pière supplémentaire - une membrane dite «nictitante» (du latin nictare: «cligner de l'œil») - qui s'ajoute aux deux autres pour protéger la surface oculaire. L'homme en garde le vestige sous la forme d'un tissu en forme de demi-lune dans le coin de l'œil. En songeant à Nietzsche qui parlait d'une troisième oreille» (Par-delà Bien et Mal. § 246), on pourrait dès lors tenir que la ponctuation qui fait le film de mon regard, c'est celle de la troisième paupière, c'est-à-dire la paupière de l'autre. ◆

### Montrer, ne pas montrer, là est la question

Pour le cinéaste Luc Dardenne, il ne faut pas répondre à toutes les questions que se posé le spectateur mais laisser monter en lui des interrogations. En sortant de la salle, il pourra en parier avec lui-même ou avec d'autres. Ce questionnement qu'il emporte fait aussi partie de l'œuvre.

un scénario, choisisso les acteurs, les décors, les accessoires, lorsque nous répétons succ les acteurs lorsque nous tournons les plans, trouvons leur lumière, leur son, leur rythme, lorsque nous les montons et mixons, durant tout le processus d'invention du film, une question nous importe plus que toute autre, question qui concerne le personnage principal et à travers celui-ci le film lui-même : «Est-ce que l'acteur, ou l'actrice, devenu le personnage principal de notre film échappe au spectateur, lui résiste?» Autre manière de poser la question: «Avons-nou réussi à filmer le corps d'un acteur-personnage, le corps d'une actrice-personnage, de manière à ce qu'il soit là, présence unique, autonome rétive à toute capture, irréductible à toute fantasmagorie, à tout cliché, inconsommable, inconnaissable, se cachant toujours quand il se montre, à jamais dans le noir quand il est dans la lumière, de dos quand il est de face?» Telle est la question qui nous obsède et nous pousse à ne pas mettre en scène pour la camera mais d'une certaine façon contre elle, c'est-à-dire à ne pas mettre en scène pour le regard du spectateur m d'une certaine facon contre lui, ou encore à ne pas construire une intrigue aux connexions capables de résoudre toutes les questio que se pose le spectateur. Il s'agit du spectateur, il ne s'agit finalement que de lui. Pourquoi, en effet, voudrionsnous filmer ce qui résiste à ce qui pourrait être montré, à ce

orsoue mon frère et

moi-même écrivons

qui pourrait être dit, pourquoi voudrions-nous construire une intrigue trouée si ce n'est justement pour que ce non-montré, ce non-dit, ce trou motive certaines questions dans la tête du spectateur? Je ne parle pas ici des questions qui apparaissent et se résolvent au fur et à mesure de l'évolution du comporten d'un personnage dont le spectateur finit par connaître les tenants et aboutissants. Je ne parle pas des questions qui naissent des attentes ménagées, puis récomp par une habile construction scénaristique, ni des questions laissées à la

#### LUC DARDENNE



Dans «le Gamin au vélo», rien ne répond à la question de savoir pourquoi Samantha décide de prendre le gamin chez elle. Il y a même une scène où elle répond: «Je ne sals pas». perspicacité du spectateur ors d'une fin ouverte. Je parle d'une question morale concernant le comportement du personnage, question que rien dans le film ne viendra expliquer parce qu'elle déborde toute explication et parce que toute forme d'explication donnée serait reçue par le spectateur me une occasion d'oublier la question, de ne pas la sentir monter en lui durant la projection, de ne pas l'emporter avec lui en sortant de la salle pour en parler avec lui-même ou avec d'autres. Un exemple : dans notre film le Gamin au vélo, rien ne répond à la question de savoir pourquoi la coiffet Samantha (Cécile De France) décide de prendre le gamin chez elle. Il y a même une scène où Samantha répond au gamin qui lui demande pourquoi elle l'a pris chez elle: «Je ne sais pas.» Il y a une autre scène pourtant qui suggère qu'un événeme pourrait être au départ du mouvement de Samantha vers le gamin: lorsque, poursuivi par son éducateur dans une salle d'attente médicale, il se jette contre elle et la fait tomber par terre en l'entourant de ses bras Ce contact brutal du corps de Samantha avec le corps du gamin, ce contact entre le corps d'une femme et celui d'un gamin en détresse peut-il expliquer qu'elle l'accueille chez elle? Que s'est-il passé dans le contact de ces deux corps? Rien, si ce n'est l'appel au secours d'un gamin entendu par Samantha. Peut-être mais pourquoi a-t-elle répondu oui à cet appel? Pourquoi? C'est la question, la question sans réponse à laquelle répond le comportement énigmatique de Samantha, personnage qui échappe iu spectateur, et par cet échappement le questionne sur lui-même et ainsi le concerne au plus près. Rencontre esthétique qui est

aussi rencontre morale